REVISTA

# PIPZOS



en diálogo filosofía y ciencias humanas

#### **YO Y NOSOTROS**

Simon L. Frank

SOCIALIZACIÓN Y EDUCACIÓN: CONTRADICCIONES DE LA MODERNIDAD

Guadalupe Angulo Barboza

DE LA MELANCOLÍA A LO POLÍTICO. BREVE GUÍA DE LECTURA POR LA OBRA DE ROGER BARTRA

Israel Covarrubias González

Reseña SUE DONALDSON Y WILL KYMLICKA; ZOOPOLIS A Political Theory of Animal Rights

ENTREVISTA:
Juan Carlos
Scannone
HÉCTOR DAVID LEÓN JIMÉNEZ



\$80 pesos

Título: Piezas, en diálogo filosofía y ciencias humanas.

Editor: Jaime Torres Guillén.

Editorial: INSTITUTO DE FILOSOFÍA A.C.

ISSN: 1870-7041 Época: II Época Volumen: VII Número: 23 Año: 2016

Periodicidad: Semestral

Encabezamientos de materia: 1. Filosofía. 2. Ciencias

Sociales. 3. Educación. 4. Teología. 5. Cultura.

#### DIRECTORIO

#### INSTITUTO DE FILOSOFÍA A.C.

Luis Felipe Reyes Magaña, MSpS Mario Octavio Llamas López, MSpS Rafael Rivadeneyra Fentanes Rector Decano de Estudios Secretario Académico

#### REVISTA PIEZAS, EN DIÁLOGO FILOSOFÍA Y CIENCIAS HUMANAS

Jaime Torres Guillén Elba Noemí Gómez Gómez Luis Fernando Suárez Cázares Luis Armando Aguilar Sahagún Hector D. León Jiménez Rafael Rivadeneyra Fentanes Editor y Director Consejo Editorial

#### Consejo Académico Asesor

Mauricio Beuchot Puente

Gabriel Vargas Lozano Humberto Orozco Barba Fernando M. González

Tomás Almorín Oropa Elisa Cárdenas Ayala Paulo Henrique Martins

Jorge Cadena-Roa

Alberto L. Bialakowsky

Jaime A. Preciado Coronado

Lucio Fernando Oliver Costilla

Marcos Roitman Rosenmann Israel Covarrubias González

> Stefan Josef Gandler Rodrigo Espina Prieto

Jorge Alonso Sánchez

Francisco Tapia Velázquez

Instituto de Investigaciones Filológicas

de la UNAM UAM-Iztapalapa ITESO

Instituto de Investigaciones Sociales

de la UNAM

Universidad Intercontinental Universidad de Guadalajara Universidad Federal de Pernambuco,

Brasil

Centro de Investigaciones

Interdisciplinarias en Ciencias y

Humanidades-UNAM

Universidad de Buenos Aires, Argentina

Argentina -

Departamento de Estudios Políticos, Universidad de Guadalajara

Centro de Estudios Latinoamericanos,

UNAM Universidad Complutense de Madrid

Universidad Autónoma de la Ciudad de México

Universidad autónoma de Querétaro Instituto Cultural Juan Marinello, La Habana. Cuba

CIESAS-OCCIDENTE, Guadalajara

Diseño y diagramación



Camino Real a Colima 5160, Col. Balcones de Santa María, Tlaquepaque, Jalisco. Teléfonos y fax: 01 +52 01 (33) 3631 0934 www.if.edu.mx

PIEZAS en diálogo filosofía y ciencias humanas Revista semestral de filosofía revista.piezas@if.edu.mx

Impreso en los talleres de Prometeo Editores S.A. de C.V. Libertad #1457, Colonia Americana, C.P. 44160, Guadalajara Jalisco.

#### ISSN 1870-7041

Reserva de derechos al uso exclusivo del título Piezas núm. 04-2014-020611112800-102 Certificado de Licitud de Título 13577 Certificado de Licitud de Contenido 11150

Derechos reservados del autor:

Los documentos de esta publicación pueden ser reproducidos total o parcialmente, siempre y cuando sean utilizados con fines académicos y se cite la fuente.

Piezas, en diálogo filosofía y ciencias humanas, es una publicación del Instituto de Filosofía A.C. (Tlaquepaque, Jalisco, México), con una periodicidad semestral, dedicada principalmente a la filosofía y ciencias humanas articulando en estas disciplinas la esperanza cristiana y la preocupación social. El público al que va dirigido esta revista es aquel interesado en estos campos.

Correspondencia y canje torresguillen@hotmail.com

Suscripciones: revista.piezas@if.edu.mx



Fotografía de la portada: Juan Carlos Scannone



Este número presenta fotografías de: Fernanda Macedo y Alejandro Rivas

## ÍNDICE

| DOSSIER El pensamiento filosófico de Juan Carlos Scannone s.j. Edson Armando Real Sánchez                                                       | 4  | El realismo en el cine: acercamiento diácti-<br>co-pedagógico del realismo como objeto de<br>estudio de la teoría cinematográfica<br>Rommel Navarro Medrano | 44 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| <b>Entrevista</b> Juan Carlos Scannone: filosofía y teología de la liberación en América Latina <i>Héctor David León Jiménez</i>                | 16 |                                                                                                                                                             |    |
| Poesía                                                                                                                                          |    | Poesía<br>Del fin del mundo<br>Damián Amezola González                                                                                                      | 55 |
| No<br>Damián Amezola González                                                                                                                   | 23 | ENSAYOS  De la melancolía a lo político.  Breve guía de lectura por la obra de Roger                                                                        |    |
| ESCENARIOS                                                                                                                                      |    | Bartra<br>Israel Covarrubias González                                                                                                                       | 56 |
| Simón L. Frank: contribuciones de un filósofo ruso a la urgente tarea de pensar las bases de la convivencia humana Luis Armando Aguilar Sahagún | 24 |                                                                                                                                                             |    |
| 1663                                                                                                                                            |    | Socialización y educación: contradicciones<br>de la modernidad<br><i>Guadalupe Angulo Barboza</i>                                                           | 66 |
| Yo y Nosotros<br>Simon L. Frank                                                                                                                 | 26 |                                                                                                                                                             |    |
|                                                                                                                                                 |    | Distinciones básicas y especificidad de<br>la consultoría filosófica en relación a las<br>psicoterapias                                                     |    |
| Crítica a la política moderna como rehabilitación del estudio de la sociabilidad Jaime Torres Guillén                                           | 32 | Oscar Valencia Magallón                                                                                                                                     | 74 |
|                                                                                                                                                 |    | RESEÑAS Sue Donaldson y Will Kymlicka; Zoopolis. A                                                                                                          |    |
| Poesía                                                                                                                                          |    | Political Theory of Animal Rights                                                                                                                           | 00 |
| Silencio<br>Damián Amezola González                                                                                                             | 43 | Hilda Nely Lucano Ramírez                                                                                                                                   | 88 |
|                                                                                                                                                 |    |                                                                                                                                                             |    |

### JUAN CARLOS SCANNONE: filosofía y teología de la liberación en América Latina

HÉCTOR DAVID LEÓN JIMÉNEZ\*

\* Es Licenciado en Filosofía v ciencias sociales por el ITESO, Maestro en Investigación en Ciencias de la Educación por la Universidad de Guadalajara. Doctor en Desarrollo humano por la UNAG. Actualmente es coordinador de la licenciatura en filosofía no escolarizada en el **Instituto de** Filosofía, A. C.

Héctor León (HL): P. Juan Carlos Scannone, agradezco su disposición al diálogo. Para quienes nos interesa la filosofía en su generalidad, con todo lo que ella representa y, particularmente la filosofía latinoamericana, resulta fundamental entender su obra y pensamiento, entendiendo su vida. Esto porque usted ha sido pieza fundamental en la configuración de la así llamada Filosofía de la Liberación. De su obra y pensamiento sabemos por Seibold¹ o Beorlegui² y de lo que podemos leer en sus escritos. Pero es importante saber quién es Juan Carlos Scannone de su propia palabra ¿Qué podemos saber de su persona que nos permita entender su pensamiento y obra?

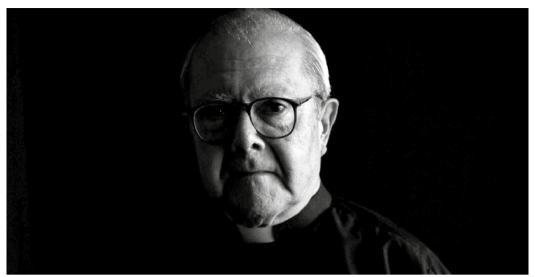
Juan Carlos Scannone (JCS): Soy cristiano y sacerdote jesuita, con vocación filosófica y teológica. Yo uno mi condición de jesuita y filósofo con mi dedicación a América Latina. Por ello, cuando tuve que hacer mi doctorado en filosofía, en Alemania, escogí como tema la filosofía de la acción de Maurice Blondel, quien practicaba el lema "viviendo en cristiano, pensar como filósofo", uniendo un pensamiento especulativo surgido de la praxis, con la vida de fe alimentada por los ejercicios espirituales ignacianos. Al regresar, en 1967, a la Argentina, se integró a esos dos elementos, un tercero, a saber, el interés por América Latina, por su específica alteridad cultural y por los injustamente pobres y excluidos de nuestro continente, para lo cual me había preparado en la lectura de Emmanuel Lévinas. De ahí mi servicio especulativo pero práctico, a los pobres y al mundo de los pobres mediante una filosofía y teología en perspectiva liberadora y latinoamericana.

HL: Llama mi atención lo que dice: la unión entre filosofía, jesuita y América Latina. Seguro quien conozca su obra sabrá que configuró, junto con otros Jesuitas, entre ellos Ignacio Ellacuría, un grupo de pensadores de la realidad latinoamericana, el Equipo Jesuita Latinoamericano de Reflexión Filosófica. Entiendo que recibieron de parte del P. Pedro Arrupe y la Congregación General 32 la misión de pensar una filosofía que estuviera inculturada y contextualizada. En su autobiografía nos dice algo de esto, de cómo la compañía lo ha marcado. P. Scannone, díganos algo particular que nos permita entenderlo y entender su pensamiento ¿Hay algún momento clave, vital o fundamental en su vida, que haya configurado lo que hoy es?

ICS: Un momento clave que cambió mi vida, fue cuando yo iba a la reunión del Escorial en 1972, en la cual se presentó la

<sup>1.</sup> JORGE SEIBOLD, "Nuevo punto de partida en la filosofía latinoamericana. Las grandes etapas de la filosofía inculturada de J.C. Scannone", Stromata, año XLVII, enero-junio 1-2 (1991), 193-204.

CARLOS BEORLEGUI, Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda incesante de la identidad (Bilbao: Universidad de Deusto, 2004).



Teología de la liberación en Europa. Yo iba a ir como un participante más y, justo unos días antes de partir, me llegó la invitación para participar como ponente. Había escrito algunas cosas sobre la Teología de la liberación en un sentido crítico, más filosófico; particularmente la corriente de la Teología de la liberación conocida en Argentina como la Teología del pueblo, supongo que por ello me invitaron a presentar una conferencia y participar en un seminario. Aquello me tomó por sorpresa, les dije: "Dejen lo pienso" y, la verdad me tiré a la pileta sin saber nadar, confiándome en la mano de Dios. Hubo diferencia porque pasé de ser participante, a ser uno de los expositores principales en el Congreso. Eso me cambió la vida, fue un momento especial en mi vida y, sin ser particularmente filosófico, sí lo es porque mi intervención en Teología de la liberación y, particularmente en Teología del Pueblo, es más desde la filosofía, sobre todo los aspectos metodológicos o relaciones con la cultura. Yo realizo mi trabajo sin separar lo teológico y lo filosófico, mi servicio filosófico a la Teología y a la doctrina social de la Iglesia, lo realizó por ejemplo pensando temas como el servicio a la Fe y la promoción de la justicia (qué también es tema central en la Compañía Jesús después

de la Congregación 32); luego entonces este es un acontecimiento central en mi vida, yo no estaría aquí ahora si no hubiera aceptado en 1972 tener esa conferencia en el Escorial.

HL: A propósito de lo que acaba de decir ¿Se concibe más un teólogo que filósofo? Por su narración podría pensar que es un filósofo que hace teología, ¿es correcta mi percepción?

ICS: Me considero ante todo un filósofo, pero, en cuanto creyente, pongo también mi pensar filosófico al servicio de la teología, aunque respetando plenamente la autonomía del pensar filosófico. Muchas veces se trata de la misma temática, relacionada con la realidad social y cultural latinoamericana, pero pensada desde perspectivas u objetos formales distintos (la razón radical propia de la filosofía, la fe cristiana), usando en ambos casos la mediación de la sabiduría popular y de las distintas ciencias humanas y sociales. Así la filosofía y la teología se fecundan mutuamente, uniéndose sin confundirse.

HL: P. Scannone, su pensamiento se ha nutrido de varias influencias. Su obra ha experimentado transformaciones, fue alumno de Karl Rahner, dialogó con Paul Ricoeur y Emmanuel Lévinas, estudió a profundidad a Blondel, tuvo diálogos

con Ellacuría, la lista de encuentros e influjos puede ser amplia ¿quiénes lo han influido y marcado en su pensamiento?

> JCS: Bueno, son varios, no podría decir qué éste más que el otro. Lo cierto es que Karl Rahner fue muy importante en mi formación filosófica. Antes de él, gente no tan conocida pero importante como el Padre Miguel Ángel Fiorito; por supuesto figuras como Ricoeur, Lévinas, Jean-Luc Marion, Puntel, un profesor brasileño en Munich, y así, una lista amplia difícil de explicar porque habría que decir, éste en esto y, éste en esto otro. Yo mismo reconozco que Enrique Dussel me abrió al interés por lo latinoamericano. Así otras figuras no tan conocidas como Enrritzi quien me introdujo al estudio de Blondel, que por supuesto, aunque fallecido, su obra me influyó para unir mi vida espiritual y mi fe cristiana con la filosofía. Este es un influjo central y, el otro, la perspectiva latinoamericana, se da en mí cuando volví a Argentina, gracias a la mediación de Enrique Dussel y Lucio Gera, un teólogo argentino, él me ayudó a revalorizar la piedad popular. Así, hay mucha gente que fueron importantes, tal vez no tan famosos, como el mismo Padre Seibold con quien tengo una amistad de muchos años, con él he pensado el tema de la mística popular; hemos discutido tanto filosófica, como teológicamente el tema de la piedad popular y los pobres.

HL: P. Juan Carlos, ¿Cómo dialogan y/o se articulan teología y filosofía?

ICS: Se trata de saberes distintos en un diálogo inter y transdisciplinar, en servicio de la transformación de la realidad en más justa, más solidaria, más humana y, en el caso de la teología, según el espíritu del Evangelio.



Además, la teología puede asumir los aportes de la filosofía, y la teología y la filosofía, pueden asumir los aportes de las ciencias, dentro de su propio horizonte universal y radical de compresión u objeto formal, respetándolas en su autonomía, pero transformándolas y elevándolas a la universalidad, la cual es analógica y está situada tanto histórica como geoculturalmente.

HL: Usted es uno de los fundadores de la Filosofía de la liberación. Sobre ella existen varias lecturas sobre su origen. Algunos señalan que su origen está en los planteamientos de Sarmiento y Alberdi, que aquello era va Filosofía de la Liberación; otros señalan que el origen inmediato sería el texto de Salazar Bondy ¿Existe una filosofía de nuestra América? y la posterior polémica con Leopoldo Zea; una lectura más ubica su origen en Argentina, en el II Congreso Nacional de Filosofía de Córdoba; otros defienden que fue en las Jornadas de Filosofía de San Miguel en 1971, (Alta Gracia). En fin, hasta donde se sabe usted organizó esas Jornadas, en ellas presentó la conferencia "Teología y política. El actual desafío planteado al lenguaje teológico latinoamericano de la liberación"3, sobre el

Cfr. Raúl Fornet-Betancourt, "Incidencia de la teología de la liberación en la filosofía latinoamericana" Disponible en: http://www.uca.edu.sv/facultad/chn/c1170/balance.html [fecha de consulta 2 de diciembre de 2016].

punto ¿Cuál es su lectura, cómo se origina? ¿Usted qué papel tuvo en este proceso?

> ICS: Me hice amigo de Enrique Dussel cuando él vino, en 1969, a vivir por una semana con los jesuitas de San Miguel (Gran Buenos Aires), a fin de usar nuestra biblioteca. Así es como, desde 1970 hasta 1975, organizamos, en las Facultades de Filosofía y Teología de San Miguel, Jornadas Académicas de Teología, Filosofía y Ciencias Sociales. La filosofía de la liberación nació y comenzó a desarrollarse en tres eventos acaecidos en 1971: 1) Un encuentro de jóvenes filósofos de las ciudades de Santa Fe y Paraná (entre ellos estaban Aníbal Fornari y Julio de Zan) con Dussel, en Santa Rosa de Calamuchita (sierras de Córdoba, Argentina), al cual Enrique me hizo invitar. Se tuvo a comienzos del año. Allí nació dicha filosofía como respuesta al libro del filósofo peruano Augusto Salazar Bondy. Ahí aporté una interpretación latinoamericana del "rostro del pobre" según Lévinas, y la problemática de la analéctica, palabra tomada de Bernhard Lakebrink. 2) El 2º Congreso Nacional de Filosofía, en Alta Gracia (sierras de Córdoba, en mayo) donde muchos interesados por la filosofía latinoamericana (entre ellos, Rodolfo Kusch, Mario Casalla, Osvaldo Ardiles) se reunieron en el Seminario sobre "América como problema", en el cual expusimos Dussel y yo sobre la recién nacida filosofía de la liberación. 3) Las Segundas Jornadas Académicas en las Facultades de San Miguel (en agosto), sobre "Liberación Latinoamericana", donde participaron muchos de los que habían estado en el mencionado Congreso. Allí se discutió con el teólogo brasileño Hugo Assmann, el empleo o no, del análisis y la estrategia marxistas, para ver y para transformar la realidad histórica y social, tanto en teología como en filosofía de la liberación. Esa discusión -de muy alto nivel- dio luego origen al artículo mío que usted cita, publicado primeramente en la Revista del CIAS, que fue la causa de que se me invitara a exponerlo -como conferencia- en el primer encuentro de El Escorial (1972), con el cual se presentó la teología de la liberación en Europa. Para mí Salazar Bondy y Leopoldo Zea son precursores de la filosofía de la liberación. Ambos la conocieron en las 4as. Jornadas de San Miguel (1973), porque participaron en ellas y en un Simposio de Filosofía que se les añadió. Por otro lado, más tarde, va a nacer otro tronco de dicha filosofía en El Salvador, gracias a Ignacio Ellacuría, en diálogo explícito con la teología de la liberación.

HL: P. Juan Carlos, es muy claro e interesante el análisis que nos presenta, confirma lo que analistas del tema como Carlos Beorlegui4, Fornet-Betancourt5, Horacio Cerutti6 o David Sánchez7 han dicho al respecto. Parece entonces que efectivamente hay un origen fundacional pero muchas filosofías de la liberación, en ese sentido hay razón en señalar que la filosofía de la liberación latinoamericana fue un movimiento filosófico8. La pregunta que se impone es, más allá de qué fue la filosofía de la liberación, sería cómo entender hoy, en el siglo XXI a la filosofía de la liberación. ¿Qué piensa al respecto?

ICS: La situación de los pobres en América Latina y en el mundo ha cambiado, porque ya no se trata sólo de opresión y explotación, sino también y, sobre todo, de exclusión -a causa del desempleo

<sup>4.</sup> Cfr. op. cit.

<sup>5.</sup> Cfr. op. cit.

<sup>6.</sup> Cfr. Horacio Cerutti Guldberg, Filosofía de la liberación latinoamericana (México: FCE, 1983).

<sup>7.</sup> Cfr. DAVID SÁNCHEZ RUBIO, Filosofía, derecho y liberación en América Latina (Bilbao: Desclée de Brouwer, 1999).

<sup>8.</sup> Cfr. Solis, Zuñiga, et. al.; "La filosofía de la liberación", en Dussel, Mendienta y Bohorquez; El pensamiento filosófico latinoamericano del Caribe y latino, (México: CREFAL/Siglo XXI, 2009), 399-417.

estructural-, estamos en la época de la globalización, el capitalismo pasó y está pasando por la crisis iniciada en 2007, se están coordinando mundialmente distintos movimientos populares -apoyados por el Papa Francisco-, en muchas partes del mundo v en América Latina se vuelve a gobiernos de derecha. Como la filosofía y la teología de la liberación comienzan con el "ver" mediado por las ciencias humanas y sociales, también han de ir cambiando la reflexión y la acción correspondientes, según el método "ver, juzgar, actuar".

HL: Son 45 años desde que usted, Dussel y otros forjaron la Filosofía de la liberación. No sólo en su caso, en otros, su pensamiento ha experimentado una transformación. Algunos autores al día de hoy cuestionan su validez y vigencia, señalando por ejemplo su incapacidad para lograr sus propósitos, otros aducen los límites de sus categorías, de sus métodos. Personas como Dussel señalan que lo suyo es una filosofía de la liberación, una ética de la liberación. Otros como Fornet-Betancourt dice que su filosofía intercultural es una filosofía de la liberación. Usted en "Actualidad y futuro de la filosofía de la liberación"

9 defiende su vigencia, en otro sentido Héctor Samour en "El significado de la filosofía de la liberación hoy",10 también reconoce que tiene vigencia pero no está de acuerdo con usted al señalar que la "crisis, no es suficiente para proclamar la actualidad y la vigencia de la filosofía de la liberación apelando a la persistencia de la pobreza y de la exclusión que sufren las mayorías latinoamericanas". ¿Qué piensa al respecto? ¿Tiene vigencia o no filosofía de la liberación? En cualquier caso ¿por qué?

> ICS: Hay que distinguir la propuesta misma de una filosofía de la liberación y lo que podamos haber contribuido pensadores como Dussel, Kusch, Cullen o vo con nuestras limitaciones y condicionamientos. La propuesta sigue siendo válida hasta que se supere la actual situación de pobreza, inequidad e injusticia, tanto en nuestra América como en el mundo. No importa si se la llama filosofía de la liberación o de otra manera, con tal que contribuya realmente, desde el plano filosófico, a la liberación humana integral. Por otro lado, la filosofía intercultural (y otras de nuevo cuño) no "superan" la filosofía de la liberación, sino que la prolongan y enriquecen, sin negarla. Pero, además, juzgo que el método ana(dia)léctico que tanto Dussel como yo hemos desarrollado, sigue siendo muy válido tanto para una comprensión de la interacción sincrónica de las distintas dimensiones de la sociedad, como para pensar diacrónicamente la historia de modo que se la comprenda abierta a la genuina novedad, a la alteridad de las culturas y a la trascendencia religiosa, sin caer en una dialéctica de la totalidad (cerrada), ni en una mera continuidad, rectilínea y sin rupturas.

¿Qué representa Enrique Dussel, él tuvo una tarea primordial en el origen y posterior desarrollo de la filosofía de la liberación?

ICS: Yo creo que sí, pero al mismo tiempo todo aquel grupo del que le he hablado. Conviene precisar que el conocimiento de Lévinas en América Latina, el uso de categorías como analogía o analéctica, fueron contribuciones mías en aquellas reuniones. Dussel desde entonces tiene relevancia, estaba muy metido en estos temas, él me introdujo a mí en la filosofía latinoamericana. Por entonces, él se centraba mucho en Heidegger, como

<sup>9.</sup> Cfr. Juan Carlos Scannone, Actualidad y futuro de la filosofía de la liberación, Disponible en: http://old. afyl.org/scannone.pdf

<sup>10.</sup> Cfr. HÉCTOR SAMOUR, El significado de la filosofía de la liberación hoy, disponible en: http://www.uca.edu. sv/facultad/chn/c1170/El%20significado\_de\_la\_filosofia\_de\_la\_liberacion\_hoy.HS.pdf



antes yo lo había hecho al trabajar con Max Müller la relación entre Blondel y Heidegger. Dussel hizo que me invitarán a aquellas reuniones y desde entonces él empezó a estudiar a Lévinas. El origen de la filosofía de la liberación tiene que ver con la respuesta que dimos a la pregunta que provocaba Salazar Bondy de si existe una filosofía en nuestra América. Nuestra respuesta fue: existe pero tiene que ser una filosofía de la liberación. Salazar Bondy lo negaba porque había una dependencia; la discusión que tuvimos en San Miguel, donde participaron Zea y Bondy, allí, coincidiendo con él, decíamos que sí, que ha habido una relación de dependencia económica y política, pero culturalmente ha habido una resistencia y hay una cultura latinoamericana que nos da para pensar filosóficamente.

HL: P. Juan Carlos permítame abordar un último asunto: un tema que ha estado presente en sus estudios e investigaciones es la religión. Lo ha abordado como teólogo y como filósofo. Si nos concentramos

en esta última perspectiva, ¿qué significa pensar filosóficamente la religión? ¿Por qué la religión es un tema-problema filosófico?

ICS: La religión es un hecho y una experiencia humana que dan qué pensar, aunque para el creyente se trate de algo más que humano. Por eso la religión no puede dejar de ser objeto de la filosofía, sobre todo porque ésta no se queda en la superficie de las cosas. sino que avanza hacia y hasta lo primero y último en el orden del sentido, la verdad y el bien. Algunos filósofos hablan de un "¿por qué?" último, y otros, de un "porque", pero la filosofía no puede prescindir de lo radical y total en su preguntar crítico.

HL: Una pregunta humana, que también formulamos filosóficamente, que atraviesa la historia de la filosofía, es la pregunta por Dios. Usted aborda el tema de Dios, lo mismo teológica, que filosóficamente. En sus escritos filosóficos ha afirmado la necesidad de pensar a Dios con otras claves, con una racionalidad nueva o un nuevo pensamiento. Para usted no da lo mismo pensar a Dios desde Europa que desde América Latina, su

propuesta es pensarlo desde las víctimas, considerando los muchos holocaustos<sup>11</sup>, supongo que por ello dice que es más preciso decir que Dios está siendo presente, que afirmar que Dios es omnipresente<sup>12</sup>. P. Scannone ¿Qué se puede decir de Dios? ¿Cómo hablar filosóficamente de Dios hoy en América Latina?

ICS: Me parece que pensar a Dios desde las víctimas históricas nos abre a una comprensión más realista e histórica del verdadero Dios como amor y misericordia, involucrado con la liberación de aquéllas, a través de los hombres y mujeres que se dejan interpelar por ellas y por Dios en y a través de ellas, solidarizándose con las mismas. Estimo que la piedad popular latinoamericana, en cuanto es genuina, contribuye a ese nuevo pensamiento de Dios desde las víctimas, no sólo en relación al qué pensar (dimensión semántica), sino

también al cómo (dimensión pragmática del lenguaje religioso). La filosofía tiene distintos métodos y hay que aprovecharlos a todos, en la medida de lo posible, en filosofía de la religión, planteando no solamente la cuestión del sentido, sino también las de la verdad y el bien. De ahí que la filosofía de la religión no puede dejar de utilizar los métodos fenomenológico y hermenéutico, que tanto han contribuido y están contribuyendo a hacerla progresar. Pero ella tampoco puede prescindir de la cuestión crítica acerca de la verdad en general, y, en especial, acerca de la verdad v realidad de Dios.

HL: P. Scannone muchas gracias por este diálogo, por la apertura para que los lectores de Piezas puedan conocer y reconocer su pensamiento.

> JCS: Gracias a ustedes, espero haber dado respuesta a su petición.

<sup>11.</sup> Cfr. Juan Carlos Scannone, "Dios desde las víctimas. Contribuciones para un nuevo pensamiento", en Religión y nuevo pensamiento. Hacia una filosofía de la religión para nuestro tiempo desde América Latina, (Barcelona: Anthropos-UAM Iztapalapa, 2005), 103-129.

<sup>12.</sup> Cfr. Juan Carlos Scannone, Religión y nuevo pensamiento. Hacia una filosofía de la religión para nuestro tiempo desde América Latina (Barcelona: Anthropos-UAM Iztapalapa, 2005), 268.